

## FACOLTÀ BIBLICA • PUBBLICAZIONI (dvarìym) - ἡήματα (rèmata) - parole ANALISI DI PAROLE BIBLICHE SIGNIFICATIVE

## מַבּוּל (mabùl) - L'oceano celeste

## di GIANNI MONTEFAMEGLIO

Dicendo che la parola ebraica מַבּוּלִיל (mabùl) significa "diluvio", sembrerebbe tutto chiaro. Un po' come cercare in un dizionario una parola straniera e trovare l'equivalente italiano. Così, leggendo Gn 6:17, in cui Dio decreta, non si troverebbe nulla di strano: "Ecco, io sto per far venire il diluvio delle acque [מַרְיַמַבְּוּלְ מַיְתַּם] (et-hammabùl màym), "diluvio (di) acque"] sulla terra, per distruggere sotto il cielo ogni essere in cui è alito di vita; tutto quello che è sulla terra perirà". Al massimo, ci si potrebbe domandare il perché della specificazione "delle acque": la parola "diluvio" non presuppone già le acque? Nella traduzione greca della LXX si ha stessa costruzione: τὸν κατακλυσμὸν ὕδωρ (tòn kataklysmòn ýdor); il vocabolo κατακλυσμός (kataklysmòs) significa "inondazione" e il vocabolo ὕδωρ (ýdor) significa "acqua", per cui la traduzione esatta è "inondazione acqua", come in ebraico. Nella traduzione latina della Vulgata si ha tuttavia diluvii aquas, "acque del diluvio". Il vocabolo latino diluvium (da cui il nostro "diluvio") significa "inondazione" e ha relazione con il verbo latino diluere, "sciogliere/diluire"; l'espressione latina diluvii aquas significa quindi "acque dell'inondazione".

Tutti sembrano avere ben chiaro cosa sia il "diluvio". Un problema sorge però leggendo *Sl* 29:10: "Il Signore sedeva sovrano sul diluvio, anzi il Signore siede re per sempre". Più correttamente, questo versetto dice:

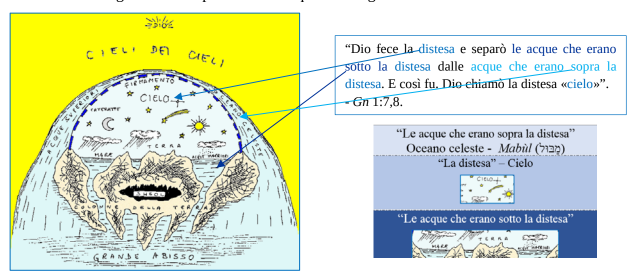
יְהוָה לַמַּבּוּל יָשֶׁב יְהוָה מֶלֶךְ לְעוּלָם Yhvh lammabùl yashàv vayèshev Yhvh mèlech leolàm Yhvh sul mabùl siede e siede Yhvh [come] re per sempre

Che cosa vuol dire che Dio è assiso sul *mabùl*? Il parallelismo indica che l'essere seduto sul *mabùl* e l'essere re per sempre sono due facce della stessa medaglia. Il passo può anche essere tradotto come fa il Vianello nella sua interlineare: "Yhvh sul diluvio siede, e siede Yhvh re in eterno". Sedere

permanentemente sul suo trono e sedere sul *mabùl* indicano la stessa cosa. È chiaro che qui tradurre "diluvio" pone problemi interpretativi.

Per capire come stanno le cose occorre riferirsi a *Gn* 1:7,8 in cui è detto che "Dio fece la distesa e separò le acque che erano sotto la distesa dalle acque che erano sopra la distesa" e che "Dio chiamò la distesa «cielo»". Si noti che qui vengono menzionati *due* insiemi di acque: 1. "Le acque che erano *sotto* la distesa" e 2. "Le acque che erano *sopra* la distesa". Dio crea una "distesa" e separa così le acque inferiori da quelle superiori. La "distesa", ci è detto chiaramente, è il cielo.

La parola "distesa" (= cielo) è in ebraico רָקִיעָ (raqýa), parola che viene esaminata a parte nella nostra raccolta Parole bibliche (cfr. la n. 8, רָקִיעַ, raqýa). L'idea che all'inizio il nostro pianeta fosse avvolto nel vapore acqueo (causato dall'estremo calore della superficie terrestre) è solo un tentativo religioso che va sotto il nome di concordismo, cercando di richiamarsi agli argomenti scientifici sui primi stadi della formazione del nostro pianeta. Lo scrittore di Genesi non era uno scienziato; egli si esprimeva secondo le concezioni del tempo e le sue espressioni erano dei mezzi per formulare verità spirituali riguardanti Dio, la sua potenza e il suo intervento nella storia umana. E quali erano le concezioni cosmologiche del tempo? Si osservi questo disegno:



Le "acque che erano sopra la distesa" costituivano nell'antichità, secondo le concezioni del tempo, l'*oceano celeste*. Il *mabùl* (מַבּוּל) altro non è che l'oceano celeste. Guardando il disegno si comprende allora cosa vuol dire che "Yhvh siede sul *mabùl* e siede Yhvh [come] re per sempre" (*Sl* 29:10). Dio è "colui che cavalca sui *cieli dei cieli* eterni" (*Sl* 68:33). Questi "cieli dei cieli" sono collocati sopra l'oceano celeste, quindi Dio "siede" sopra l'oceano celeste, sopra il *mabùl*.

In *Nee* 9:6 troviamo la suddivisione del cosmo secondo il pensiero dell'epoca: "Tu, tu solo sei il Signore! Tu hai fatto i cieli, i cieli dei cieli e tutto il loro esercito, la terra e tutto ciò che è sopra di essa, i mari e tutto ciò che è in essi". Al livello superiore stanno "i cieli dei cieli", in cui risiede Dio.

Più sotto c'è il *mabùl*, l'oceano celeste. Più sotto ancora, il cielo ovvero la "distesa" (*raqýa*, רָקִיעַ) che separa l'oceano celeste dall'oceano terrestre o mari.

Dio non è però relegato in uno spazio chiamato "cieli dei cieli"; nella Scrittura c'è la consapevolezza che Dio non può essere contenuto: "Ecco, i cieli e i cieli dei cieli non ti possono contenere". - *1Re* 8:27.

La parola ebraica מְבוּל (mabùl) compare nella Bibbia nei seguenti passi:

| מַבוּל $(mab\grave{u}l)$                                                         |                                                                                 |      |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------|
| Riferimento                                                                      | Testo                                                                           | NOTE |
| Gn 6:17                                                                          | "Sto per portare il <i>mabùl</i> di acque sulla terra"                          |      |
| Gn 7:6                                                                           | "Il mabùl di acque venne sulla terra"                                           |      |
| Gn 7:7                                                                           | "Entrò dunque Noè nell'arca davanti alle acque del mabùl"                       | 1    |
| Gn 7:10                                                                          | "Le acque del <i>mabùl</i> vennero sulla terra"                                 |      |
| Gn 7:17                                                                          | "Il mabùl continuò per quaranta giorni sulla terra, e le acque aumentavano"     |      |
| Gn 9:11                                                                          | "Ogni carne non sarà più stroncata dalle acque di un mabùl"                     | 2    |
| Gn 9:15                                                                          | "Le acque non diverranno più un mabùl per ridurre in rovina ogni carne"         | 3    |
| Gn 9:28                                                                          | "Noè continuò a vivere trecentocinquant'anni dopo il mabùl"                     |      |
| Gn 10:1                                                                          | "Nascevano loro dei figli dopo il mabùl"                                        |      |
| Gn 10:32                                                                         | "Le nazioni si sparsero per la terra dopo il mabùl"                             |      |
| Gn 11:10                                                                         | "Sem aveva cento anni quando generò Arpacsad due anni dopo il mabùl"            |      |
| Sl 29:10                                                                         | "Geova si è seduto sul <i>mabùl</i> ; e Geova siede come re a tempo indefinito" |      |
| TNM con inserimento della parola originale מַבּוּל (mabùl) al posto di "diluvio" |                                                                                 |      |

## NOTE

- 1. Qui TNM equivoca il prefisso mi (מִ) della parola mipnè (מִּפְנֵי), dandogli in senso di "davanti"; la parola in questione è panìm (פְּנִים), "facce", plurale per il singolare "faccia". Il prefisso mi (מָּפָנִים) significa anche "fuori di". Nel passo s'intende dire che Noè e la sua famiglia entrarono nell'arca per essere "fuori di faccia di acque del mabùl" ovvero per star fuori dalle acque diluviali.
- 2. Non "dalle acque di un diluvio" ma מְמֵי הַמְבוּל (mimè hammabùl), "per acque del mabùl".
- 3. Testo ebraico: וְלֹא־יִהְיֶה עוֹד הַמֵּיִם לְמַבּוּל (velò-yhyèh od hammàym lemabbùl), "e non-ci sarà ancora le acque per diluvio".

Occorre essere consapevoli che la traduzione "diluvio" del vocabolo מַבּוּל (mabùl) fa riferimento all'oceano celeste. Si comprende così pienamente il passo di Gn 7:11: "Tutte le fonti del grande abisso eruppero e le cateratte del cielo si aprirono". Il "grande abisso" (si veda il disegno, più sopra) comprende l'oceano celeste (il mabùl). Le acque diluviali sono quelle menzionate in Gn 1:2, in cui è detto che "le tenebre coprivano la faccia dell'abisso e lo Spirito di Dio aleggiava sulla superficie delle acque". Tutto attorno all'"abisso" c'erano tenebre e sulla superficie ondeggiante delle acque dell'oceano celeste aleggiava lo spirito di Dio, il che ci riporta a Sl 29:10.

Quando Dio inondò la terra, non solo irruppero "tutte le fonti del grande abisso", ma "le cateratte [מַרְבַּת (arubòt)] del cielo si aprirono". Nell'arcaica cosmologia biblica le arubòt (מַרָבַּת) sono delle finestre, delle aperture, delle grate. La terra era pensata come un disco giacente sulle acque del grande oceano (l'abisso di *Gn* 49:25; *Sl* 24:2; *Es* 20:30), fissata su colonne (*ISam* 2:8) senza che ne possa

venire smossa (*Sl* 104:5). Sopra il suo firmamento c'è un'enorme distesa d'acqua che scende sulla terra in forma di pioggia attraverso delle grate (cateratte, *arubòt*) che si aprono e si chiudono al volere di Dio. - *Gn* 7:11;8:2; *Sl* 148:4; *Gb* 37:18; cfr. *Gb* 38:25.

A questa cosmologia aderiva ancora, nel primo secolo della nostra era, l'apostolo Pietro, che scrisse: "Nel passato, per effetto della parola di Dio, esistettero dei cieli e una terra tratta dall'acqua e sussistente in mezzo all'acqua", spiegando "che, per queste stesse cause, il mondo di allora, sommerso dall'acqua, perì". - 2Pt 3:5,6.

